

## الالمال المال الما

Islam

Atheism

حماساشرف

انسٹرکٹر:



مسلمانون كى جاريخ الحاد الورالحاد، نظريه الحاد





#### مسلمان

- یہ(مسلمان) الحاد کے خلاف سب سے بڑی قوت تھے
- ابتدائی دور میں بھی ہمارے(مسلمانوں) علاءنے ان(ملحدوں) کا مقابلہ کیا۔
- مسلمانوں کی تاریخ ملحدین کے ساتھ عیسائیت کی تاریخ جیسی نہیں کیونکہ ہمارے حالات ویسے نہیں تھے جوعیسائیت کے تھے
- اورنہ ہی ہمارے پاس تبھی ایسے سائنس مخالف جذبات یا سائنسی نظریات تھے جوبراہراست ہمارے عالمی نظریہ سے متصادم ہوں۔
  - آپ کوان(ملحدول) میں مسلمانوں میں سے پیروکاروں یا بڑے مفکرین کی بہت کم تعداد مل سکتی ہے
  - ان میں بنیادی طور پر وہ لوگ تھے)مسلمانوں میں سے (جو مغربی ممالک یاان کے افکار سے جڑے ہوں
    - جن میں زیادہ تعداد سوشلسٹ اور کمیونسٹ (socialists & communists کی ہے
  - تاہم لبر لزم اور سیکولرزم ( (liberalism & secularism) بھی کافی مقبول ہیں (عرب دنیا میں زیادہ)
    - اسمعاملے میں ایران کی مثال ایک غیر معمولی کیس اسٹڈی کے طوریر کی جا سکتی ہے



#### قرون وسطی (medieval) کے بچھ ملی کون تھے؟

#### Ibn al-Rawandi

From Wikipedia, the free encyclopedia

Abu al-Hasan Ahmad ibn Yahya ibn Ishaq al-Rawandi (Arabic: ابن إسحاق الراوندي أحمد بن يحيى بن إسحاق الراوندي), commonly known as Ibn al-Rawandi (Arabic: الراوندي) (Arabic: الراوندي), sey—911 CE<sup>[2]</sup>), was an early Persian scholar and theologian. In his early days, he was a Mu'tazilite scholar, but then rejected the Mu'tazilite doctrine. Afterwards, he became a Shia scholar; there is some debate about whether he stayed a Shia until his death or became a skeptic, shough most sources confirm his eventual rejection of all religion and becoming an atheist. [4][5][6][7][8][1][1] Although none of his works have survived, his opinions had been preserved through his critics and the surviving books that answered him. [12] His book with the most preserved fragments (through an Ismaili book refuting Al-Rawandi's ideology) is the Kitab al-Zumurrud (The Book of the Emerald).

Contents [hide]

#### Ibn Al-Rawandi

Born 827 CE

Marw al-Rudh[1] Great Abbasid

Empire

Died

911 CE unknown

Occupation Writer

ra Abbasid Era

#### Abu 'Isa al-Warraq

From Wikipedia, the free encyclopedia (Redirected from Abu Isa al-Warraq)

Abu 'Isa al-Warraq, full name Abu 'Isa Muhammad ibn Harun al-Warraq (Arabic: أبو عيسى محمد ابن هارون الوراق Ābū ʿĪsā Muḥammad ibn Hārūn al-Warraq, 861-2 AD/247 AH), was a 9th-century Arab skeptic scholar and critic of Islam and religion in general. [1] He was a mentor and friend of scholar <u>Ibn al-Rawandi</u> in whose work *The Book of the Emerald* he appears. [2]:224 A modern critic of Islam, Ibn Warraq, derives his pseudonym from al-Warraq. [3]

#### Abu 'Isa al-Warraq

Died 861-2 AD/247 AH<sup>[1]</sup>

Middle and Later Abbasid era

Known for Writer

Era

#### Views of revealed religions [edit]

Al-Warraq was skeptical of the existence of God because "He who orders his slave to do things that he knows him to be incapable of doing, then punishes him, is a fool,"[4]:43

Al-Warraq challenged the notion of revealed religion. He argued that if humans are capable of figuring out that, for instance, it is good to be forgiving, then a prophet is unnecessary, and that we should not heed the claims of self-appointed prophets, if what is claimed is found to be contrary to good sense and reason. Al-Warraq admired the intellect not for its capacity to submit to a god, but rather for its inquisitiveness towards the wonders of science. He explained that people developed the science of astronomy by gazing at the sky, and that no prophet was necessary to show them how to gaze; he also said that no prophets were needed to show them how to make flutes, either, or how to play them.<sup>[2]</sup>



#### Al-Ma'arri

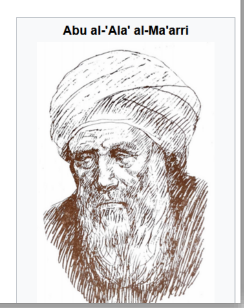
From Wikipedia, the free encyclopedia

Abū al-ʿAlāʾ al-Maʿarrī (Arabic: أبو العلاء المعري, full name أبو العلاء أحمد بن عبد الله بن سليمان التنوخي المعري Abū al-ʿAlāʾ Aḥmad ibn ʿAbd Allāh ibn Sulaymān al-Tanūkhī al-Maʿarrī, also known under his Latin name **Abulola Moarrensis**;<sup>[1]</sup> December 973 – May 1057)<sup>[2]</sup> was an Arab philosopher, poet, and writer.<sup>[3]</sup> Despite holding a controversially irreligious worldview, he is regarded as one of the greatest classical Arabic poets.<sup>[3]</sup>

Born in the city of al-Ma'arra (present-day Ma'arrat al-Nu'man, Syria) during the later Abbasid era, he became blind at a young age from smallpox but nonetheless studied in nearby Aleppo, then in Tripoli and Antioch. Producing popular poems in Baghdad, he refused to sell his texts. In 1010, he returned to Syria after his mother began declining in health, and continued writing which gained him local respect.

Described as a "pessimistic freethinker", al-Ma'arri was a controversial rationalist of his time, [3] citing reason as the chief source of truth and divine revelation. [2][4] He was pessimistic about life, describing himself as "a double prisoner" of blindness and isolation. He attacked religious dogmas and practices, [5][6] was equally critical and sarcastic about Judaism, Christianity, Islam and Zoroastrianism, [4][5][6] and became a deist. [4][6] He advocated social justice and lived a secluded, ascetic lifestyle. [2][3] He was a vegan, known in his time as moral vegetarian, entreating: "do not desire as food the flesh of slaughtered animals / Or the white milk of mothers who intended its pure draught / for their young". [7] Al-Ma'arri held an antinatalist outlook, in line with his general pessimism, suggesting that children should not be born to spare them of the pains and suffering of life. [2]

Al-Ma'arri wrote three main works that were popular in his time: *The Tinder Spark, Unnecessary Necessity*, and *The Epistle of Forgiveness*. Al-Ma'arri never married and died at the age of 83 in the city where he was born, Ma'arrat al-Nu'man. In 2013, a statue of al-Ma'arri located in his Syrian hometown was beheaded by jihadists from the al-Nusra Front.<sup>[3][8]</sup>



(<del>+</del>)



#### (new atheist movement)(جدید دنیا میں الحاد (نئی ملحد تحریک)

- ان وجوہات کی بناپراس تحریک کو فروغ ملا:
- موجوده دہشت گردیاور سیاسی بدامنی میں اضافہ (9/11، کویتی جنگ،اسرائیل/فلسطین تنازعات وغیرہ)
- اگرچہ deism اور agnosticism کاعروج ہوا لیکن 21ویں صدی کے آغاز میں الحاد کو فروغ ملا
  - انٹرنیٹ اور جدید میڈیا کاعروج (۳۰۰۰–۱۹۹۰)
  - نئی ملحد تحریک (۲۰۰۶-۲۰۰۱ کے دوران بڑافر وغ حاصل ہوااور پھر ۲۰۱۴ سے زوال پذیر)
- The Four Horsemen (Christian born origins) پیدائش) پیدائش



#### (new atheist movement)(جدید دنیا میں الحاد (نئی ملحد تحریک)

- (Richard Dawkins) رچر ڈ ڈاکنز
- (Daniel Dennet) ڙينيئل ڙينيٺ
  - (Sam Harris) سيم بير س
- (Christopher Hitchens) کرسٹوفر ہمچنس
- بنیادی طور پر سائنٹزم (Scientism)اور تجربہ پر ستی (Empiricism)اور نیچر لزم (Naturalism)شامل ہیں ■



# الحاد كانظرية





### انسان کی قطرت

- انسان کی فطرت کے حوالے سے الحاد کے چند نظریات:
  - کوئی روح نہیں /روح کا کوئی تصور نہیں
  - تم سب خلیات (cells) کا ایک گیما ہیں
  - تمام جذبات کیمیائی مادے(chemicals) ہیں



## مذہب اور زندگی بعد از موت

- مذہب اور زندگی بعد از موت کے حوالے سے الحاد کا نظریہ:
- ندہب انسان کاخود ساختہ بنایا ہوا ہے (tree theory)
- کیونکہان(ملحدوں) کے پاس بڑے سوالوں کے جواب نہیں تھے (لہذاآسان ترین وضاحت/حل) خدا/دین کا انکار
- ہر چیز کی ایک قدرتی وضاحت(naturalistic explanation) ہوتی ہے (خاص طور پر نئی دریافتوں کی وجہ سے)
  - اس کیے بیرونی وضاحت تلاش کرنے کی ضرورت نہیں
    - مذہب کی ضرورت نہیں ہے
      - موت کے بعد کچھ نہیں ہوتا
  - جو کچھ بھی ہوتا ہے ہماس کا مشاہدہ نہیں کر سکتے اس لیے ہمیں اس پر یقین کرنے کی ضرورت نہیں ہے



## زندگی کیسے گزاری جائے؟

- زندگی گزارنے کا طریقہ نظریہ الحادمیں:
- وحی نہیں ہوتی/ وحی کا کوئی تصور نہیں
- مذہب صرف ایک متبادل طور پر رہنمائی اور وضاحت پیش کرتا ہے
- لہذا ہم اپنے استدلال کے ذریعے اپنا راستہ اور رہنمائی خود بناتے ہیں
  - ہم اپنے مقاصد خود طے کرتے ہیں
- سیکولرزم (secularism)، سرمایی داری (capitalism) یا کمیونزم (communism) اس سوچ میں مشترک ہیں۔



## تحلى آزادى اور معاشى نظام

- اس نظریے کے تحت:
- آزادی اظہار اور اظہار رائے کی آزادی(freedom of speech)
  - انفرادیت (individualism) (انفرادی آزادی راج کرتی ہے، بیر ونی کو کم سے کم مداخلت کرنی چاہیے)
- کسی کا مذہب، نظریات،عبادات سب اس کے ذاتی عناصر ہیں جن پر اپنی ذاتی صلاحیت کے مطابق عمل کیا جا سکتا ہے
  - حبيبا كه ثقافت اورروايت



## تحلى آزادى اور معاشى نظام

- دو بڑے ساجی و معاشی نظام
- سوشلزم/کمیونزم اور سرماییه داری (Socialism/communism and capitalism)
- سرماییه داری: آزاد منڈی، آزاد تجارت اور منافع، حلال وحرام عناصر کی ضرورت نہیں، بازار فیصله کرتا ہے، سود، وغیرہ
  - سوشلزم/کمیونزم: کم سے کم انفرادی ملکیت، ہر کوئی ریاست کاخادم ہے



#### جنسی آزادی

- یہ (جنسی جذبات) فطری ہے اور اس لیے ہر کوئی اپنی ضرورت پوری کرنے کے لیے آزادہے جس طرح چاہے
- صرف عصمت دری (rape) ایک مسکلہ ہے، باقی ہر چیز کی اجازت ہے جب تک کہ بیا تفاق رائے (consensual) سے ہو۔
  - سگمنڈ فرائیڈ (۱۹۳۹–۱۸۵۲) کے تجویز کردہ خیالات
  - اگر (جنسی جذبات) بورے نہ ہوں توانسان نفسیاتی عوارض (disorders) کا مریض بن سکتا ہے۔
    - اس (جنسی آزادی) کو توموں کی کامیابی کے ساتھ جھوٹے تعلق سے فروغ دیا گیا
- سب نے اس نظریے کو قبول کیااوراس لیےان کے تمام مصنفین، فلسفی، موسیقار، شاعر، ڈرامہ نگاراور فن سے وابستہ عناصراس ایجبٹڈے کو آگے برطاتے ہیں



#### جنسی آزادی

- اس نظریے کی بناپر یہ چیزیں عام ہوئیں:
  - فياشي (pornograpghy)
    - (nudism) عرياني
- جنسی انقلاب اور مانع حمل (Sexual revolution and contraception)
- خواتین کے لیے اس میں سب سے بڑی رکاوٹ بچوں کا تصورتھا (اب بیر کنڑول میں ہےاس لیے دونوں جنسیں برابر کی سطح پر ہیں)
  - انٹرنیٹ اور الیکٹر انک میڈیا نے اس کو فروغ دیا



## اسلام بمقابله انفرادیت

■ الحادکے نظریات انفرادیت اور زیادہ سے زیادہ انفرادی لذت پر مبنی ہیں

■ اسلام کے برخلاف،جوبنیادی طور پر اجتماعیت [اور متوازن انفرادیت] میں مدد کرتا ہے یہاں تک کہ سیکولر مطالعہ بھی یہی تجویز کرتا ہے

https://www.health.harvard.edu/blog/the-secret-to-happiness-heres-some-advice-from-the-longest-running-study-on-happiness-2017100512543

■ اجتماعیت بیند نقافت

